第35课——《約翰福音》8章41-47節

一、回顾上一次约8:31-41a的内容

二、他们听见耶稣在41a的回答,再次提出什么抗议?

1. 他们抗议说:“我们不是从淫乱生的。”

1)第一次的抗议是三十九节，他们说我们的父就是亚伯拉罕。(约8章：**37** 我知道你们是亚伯拉罕的子孙，你们却想要杀我，因为你们心里容不下我的道。 **38** 我所说的是在我父那里看见的；你们所行的是在你们的父那里听见的。” **39**   他们说：“我们的父就是亚伯拉罕。”)这是第二次，他们听见耶稣在40-41a的回答再次提出什么抗议？他们首先抗议说，我们不是从淫乱生的（39   他们说：“我们的父就是亚伯拉罕。”耶稣说：“你们若是亚伯拉罕的儿子，就必行亚伯拉罕所行的事。 40 我将在 神那里所听见的真理告诉了你们，现在你们却想要杀我，这不是亚伯拉罕所行的事。 41 你们是行你们父所行的事。”）。这显然这显明他们是觉察耶稣问到他们的父，所指的不是他们肉身的父。所以他们就从更高的层面,即属灵的层面提出抗议说,他们不是从淫乱生的。

我们要了解他们为什么会这个所谓的属灵的层面。他们强调他们不是从淫乱生的，这个我们就要有旧约的背景。我们还是要把这些背景说的完全一点点。

2)旧约中,神的百姓以色列民经常被比喻成是神的新妇。所以旧约里面常常用新郎跟新妇的比喻，来描述神和他百姓的关系，或者说丈夫跟妻子的比喻来描述神和以色列人之间的关系。所以当以色列人背叛神去拜假神，或者当他们依靠外邦的政权却不依靠神，这就是他们对神不忠，那等于是在灵性上犯奸淫。他们如果转离神去拜偶像，拜演假神，或者他们依靠外邦政权却不依靠神，这是他们对神的不忠，那等于是在灵性上犯了奸淫。

因此当以色列 民背叛神去敬拜假神,或当他们对神不忠,倚靠外邦政权却不倚靠神, 就等于是在灵性上犯了奸淫。先知就称这悖逆之民是“从淫乱而生的” (何2:4——4 我必不怜悯她的儿女，因为他们是从淫乱而生的。)。现在犹太人抗议说,他们不是从淫乱生的,意思是说他们一 直是在敬拜真神,并没有对神不忠。

3)但他们这话可能还有以下一或两个弦外之音:

A. 他们可能暗指耶稣的出生不是按常规的。从他们的观点来看,耶稣谈论父亲的问题表明耶稣厚脸皮。若是如此,这是另一个约翰的讽刺, 不但指向耶穌由童女怀孕而生,更是耶稣最终的出身是出于父。

B. 可能这是期待约8:48节——48   犹太人回答说：“我们说你是撒马利亚人，并且是鬼附着的，这话岂不正对吗？”,耶稣被指控为是撒玛利亚人。撒玛利亚人与 犹太人互相攻击对方出身暧昧不明。

2. 他们坚持说:“我们只有一位父,就是神。”

1)如果耶稣不认为亚伯拉罕是他们的父,至少耶稣不能否认神是他们的父。

2)在旧约中,神自己曾宣告:“以色列是我的儿子、我的长子”(出 4:22——22 你要对法老说：‘耶和华这样说：以色列是我的儿子，我的长子。),以及“我是以色列的父,以法莲是我的长子。”(耶31:9——9 他们要哭泣而来。我要照他们恳求的引导他们，使他们在河水旁走正直的路，在其上不致绊跌；因为我是以色列的父，以法莲是我的长子。)所以对 犹太人而言,这是一个骄傲的宣称,是他们向耶稣的最终挑战。在这个 辩论的过程中,他们一直没有回转。

三、针对他们第二次抗议,耶稣如何回答?

我们先看一下这段经文的结构：

四十二节耶稣提出，对耶稣的爱乃是验明他们的父是不是神的条件。——**42** 耶稣说：“倘若 神是你们的父，你们就必爱我；因为我本是出于 神，也是从 神而来，并不是由着自己来，乃是他差我来。
四十三节，耶稣提出他们不能明白耶稣的话的原因。——43 你们为什么不明白我的话呢？ 无非是因你们不能听我的道。
四十四节a，耶稣就明白的指出，他们的父是魔鬼——44 你们是出于你们的父魔鬼，你们父的私欲你们偏要行。
四十四节b，耶稣说明魔鬼的私欲为何？——他从起初是杀人的，不守真理，因他心里没有真理。他说谎是出于自己；因他本来是说谎的，也是说谎之人的父。
四十五节，耶稣指出，他们是魔鬼的儿女，所以不能接受真理。——45 我将真理告诉你们，你们就因此不信我。
四十六节，耶稣向他们发出挑战，——46 你们中间谁能指证我有罪呢？ 我既然将真理告诉你们，为什么不信我呢？
四十七节，耶稣做一个必然的结论.——47 出于 神的，必听 神的话；你们不听，因为你们不是出于 神。”所以我们就来看一下。
首先我们第一个看耶稣提出要验明他们的父是不是神的条件，是他们对耶稣的爱。

1. 耶稣没有否认旧约经文所启示的真理，但耶稣否认这个真理可以应用在这些犹太人身上。

1)耶稣提出:能否应用在他们身上的条件,仍然是祂先前已经提出的相同的原则: 那就是like father ，like son，“父亲如何,儿子也如何。“儿子所行的,必与父亲所行的一样,不论是亚伯拉罕或是神为他们的父,验明他们是否具有属灵儿子的身份之唯一要素,就是他们必须像他们的父,行他们父所行的。

所以现在耶稣还是按照这个原则。到第四十四节，耶稣指出你们的父是魔鬼，就一直还是基于这个原则。这是为什么耶稣就提出，对耶稣的爱是验明他们的父是不是神的条件。如果神是他们的父，他们就必定爱耶稣。因为耶稣是出于神，也是从神而来，他不是由着自己而来，他是神所差来的。所以为什么对耶稣的爱，是验明他们的父是不是神的条件呢？因为耶稣是出于神的，耶稣也是从神而来的，耶稣并不是出于自己而来的，乃是神差他来的。
这是回到约五章十九节（**19**   耶稣对他们说：“我实实在在地告诉你们，子凭着自己不能做什么，惟有看见父所做的，子才能做；父所做的事，子也照样做。）开始所强调的耶稣在功能上是完全附属于父。他十分肯定的知道他自己是从神而来的。他说因为我是出于神，也是从神而来，他非常肯定自己是从神而来的，而且是神差他来的。
所以这些犹太人不能热诚的接待他并且爱他，唯一可能的结论，就是他们不认识神。
所以他们对耶稣的爱，就是验明他们的父是不是神的条件。原因就是耶稣是从神来的，是神差他来的。耶稣很清楚，很肯定知道自己是从神来，也是神所差来的。

犹太人不能够热诚的接待他，并且爱他唯一可能的结论就是他们不认识神。所以当他们宣称神是他们的父，这句话就是不能够应用在他们身上。

2)所以耶稣提出:“对耶稣的爱”是验明他们的父是否是神的条件,倘若神是你们的父,你们就必爱我。

3)原因是:耶稣本是出于神,也是从神而来,并不是由自己来,乃是神差祂来。

A. 这是回到约5:19——19   耶稣对他们说：“我实实在在地告诉你们，子凭着自己不能做什么，惟有看见父所做的，子才能做；父所做的事，子也照样做。开始,耶稣所强调的,在功能上祂是完全附属于父。

B. 耶稣十分肯定的知道祂自己是从神而来的, 并且是神差祂来的。如 果犹太人不能热诚接待祂爱祂, 唯一可能的结论,就是他们不认识神, 那么神说祂是以色列的父这样的话,也就不能应用在他们身上了。

2.其次耶稣提出他们不能明白耶稣的话的原因,因为他们“不能听”耶稣的道。

1)在此耶稣区分“祂的话”与“祂的道”,原文直译是“祂的语言”(His language)和“祂的话”(His word)。

A.“耶稣的语言”指祂说话的用辞,表达的方式等。

B.“耶稣的话”指祂所说的话争辩的内容、启示的内容等。

（约8:43，ESV——**43** xWhy do you not understand what I say? It is because you cannot ybear to hear my word. （ESV）**43** NIV——Why is my language not clear to you? Because you are unable to hear what I say.（NIV）Message——**43** Why can’t you understand one word I say? Here’s why: You can’t handle it.（Message）

在希腊原文，耶稣自己区分他的话和他的道。耶稣的话，原文直接翻译是耶稣的语言，language。（**Matt. 26:73** 过了不多的时候，旁边站着的人前来，对彼得说：“你真是他们一党的，你的口音把你露出来了。”**John 4:42** 便对妇人说：“现在我们信，不是因为你的话，是我们亲自听见了，知道这真是救世主。”）
而耶稣的道，直接翻译就是his word。所以一个是他的语言，一个是他所说的话。
那什么是耶稣的语言呢？或language？耶稣的话/语言是指耶稣说话的用词和和表达方式等等。就是这个语言，就好像我们今天我们说话的语言，也许有些人说话很很会用词，很会表达。所以这个语言是说话的用词表达方式等等。
而耶稣的话，hisword者myword是指耶稣所说的话里面所启示的内容，或者耶稣的话所在争辩的内容是什么？
所以耶稣指出，不是因为他说话的用词，表达的方式等等是如此困难，以至于他们不能够了解。所以耶稣是说，不是因为他说的话的用词表达的方式等等是如此困难，所以令他们难以了解，以至于他们不能明白耶稣所说的这个内容。

2)耶穌指出:不是因为耶稣说话的用辞、表达的方式等令人难以理解,若是如此,那么问题在于耶稣传信息很弱。相反,是因为他们不能真正 听见耶稣所说的信息(这包括顺服在内)。所以他们不能抓住耶穌外在 言辞所传达的意义。耶稣所指是属灵的理解,不是理智上的不能明白。 因此问题不是出在传达信息的人,乃是出在听的人。他们的价值和偏见,先入为主，以致她们在体质上不能听,不能觉察耶稣话所传达的真理。

3)这是人类的意志带来的捆绑。

什么叫人类的意志带给人的捆绑？就是说他们选择性的听。如果他们选择不要听，只要听他们自己喜欢听的，那在灵性上他们就会失聪，他们就听不见神的声音，听不见耶稣的声音，听不见耶稣所说的话。
这不但是第一世纪犹太人的写照，同样是二十一世纪许多基督徒的写照。(约8:31节——**31**   耶稣对信他的犹太人说：“你们若常常遵守我的道，就真是我的门徒；)
换句话说，其实今天在教会里面，很多时候我们只是要听我们要听的。其实这个造成的问题就是在属灵上我们会失聪，我们会听不懂。如果真的有人来给我们讲解真理讲解神的话，我们听不明听不懂，就跟这些犹太人很像。所以这是一个很严重的问题，也是我们都要去面对的。

3. 耶稣指出他们的父是魔鬼:“你们是属于你们的父魔鬼,你们要行你们父的欲望。"

1)耶稣已指出,如果他们的父是神,他们就必爱耶稣。由于他们不爱耶 稣,所以他们的父必然另有其人。前面耶穌已一再暗示(8:37-41)，现在耶稣终于明说他们的父是魔鬼。

2)魔鬼既是他们的父,而这种父子关系是基于行为与价值方面相像。就是我们所说like father like son。
因此耶稣就进一步指出，他们定义要行，他们父的欲望。因为魔鬼是他们的父。那这种父子的关系，就是我们前面所说like father like son，是基于在行为跟价值方面的相像。

所 以耶稣进一步指出:他们定意要行他们父的欲望,这是出于他们自愿的 选择。(约壹3:7-10——7 小子们哪，不要被人诱惑。行义的才是义人，正如主是义的一样。 8 犯罪的是属魔鬼，因为魔鬼从起初就犯罪。神的儿子显现出来，为要除灭魔鬼的作为。 9 凡从 神生的，就不犯罪，因 神的道\*存在他心里；他也不能犯罪，因为他是由 神生的。 10 从此就显出谁是 神的儿女，谁是魔鬼的儿女。凡不行义的就不属 神，不爱弟兄的也是如此。)

3)“欲望“这个词是中性,基本概念是很强的欲望,可指好的欲望~~(例帖前2:17——17   弟兄们，我们暂时与你们离别，是面目离别，心里却不离别；我们极力地想法子，很愿意见你们的面。)~~。不过在新约中,这种用法很少出现,多数是用在不当的欲望,即私欲(lust)。此处指邪恶的欲望,耶稣已指出他们想要杀耶稣。 (8:37-40)

4. 魔鬼的私欲为何?耶稣提出两方面:

1)魔鬼从起初是谋杀人的。这可能是指亚当与夏娃的堕落。由于魔鬼的 试探成功了,使亚当夏娃的属灵生命被夺走了。借着亚当,死就临到全 人类。(罗5:12——12   这就如罪是从一人入了世界，死又是从罪来的，于是死就临到众人，因为众人都犯了罪。)

2)魔鬼不持守真理,即弃绝真理,因为在他里面没有真理。每当他说谎 时,是出于他自己(即本性或基本品格)。因为他是说谎者,是谎言之 父。

正如魔鬼的谋杀、魔鬼的谎言也是在伊甸园开始。在伊甸园中,神 说:“你们必定死”(创2:17);但魔鬼却立即说:“你们不一定死”(创 3:5)。因此不是神,就是魔鬼说谎,而神不可能说谎。(多1:2——2 盼望那无谎言的 神在万古之先所应许的永生，;来 6:18——18 借这两件不更改的事，神决不能说谎，好叫我们这逃往避难所、持定摆在我们前头指望的人可以大得勉励。)

B. 正如神必然说真理,魔鬼也自动就说谎。他说谎是出于他的本性与 品格。

5. 耶稣进一步指出“但因为我说真理,你们就不相信我。”

所以耶稣说真理，而他们因为耶稣说真理，他们就不相信耶稣。这还是那个like father like son的原则。因为魔鬼不持守真理，他的里面没有真理，他的本性是说谎，因此魔鬼的儿女也是以谎言为特质，不能够接受真理。

因为耶稣把真理告诉他们，他们不相信，还是基于因为他们是魔鬼的儿女，所以他们也是以谎言为特质，他们不能接受真理，
6. 耶穌向他们发出挑战说:“你们中间谁能证明我有罪?若我说真理,你 们为什么不相信我?”

即使耶稣这样指控他们，他还是在进尽力想要帮助他们。
所以耶稣就发出一个挑战。耶稣说你们中间谁能够证明我有罪？如果我说真理，你们为什么不能相信我？这里耶稣这个挑战，你们中间谁能够证明我有罪，不是指在地上的法庭。因为即使是在公会中，也已经是定了耶稣的罪，因为耶稣没有遵守拉比所定的这些律法的细则。耶稣所说的是可能是指在天上最高的法庭，也就是在神的法庭中。
耶稣说，你们谁能够在天上最高的法庭中证明我是有罪的。这就表明耶稣直接意识到，他自己整个生活是纯净的。他有这样的确据知道自己是无罪的，是从来没有犯过罪。
所以耶稣发出的挑战是什么呢？耶稣的意思是，不论他们多么不喜欢听耶稣所做出的宣称，而且对耶稣的教训一再的提出争论，但是如果他们中间最好的神学思想家，都不能在天上的法庭提出可信服的理由，来证明耶稣有罪的话，那他们岂不应当重新思想，也许耶稣所说的是在说真理，这样，他们为什么不相信耶稣？他们岂不应当重新的再思？

如果耶稣说的就是真理，那他们为什么不相信耶稣，所以耶稣还是做出一个挑战。其实在圣经里面常看到这种张力。
然而最后耶稣又做出一个必然的结论，好像就已经定了，他们就不是出于神的。

7. 所以耶穌作出必然的结论说:出于神的,必听神的话。你们不听,因 为你们不是出于神。

也就是说凡是出于神的，一定是听神的话，还是以这个like father like son的原则。
但是耶稣已经说了，他是从神来的，在四十二节，耶稣已经说了，他是从神来的，他也是神所差来的。耶稣是在功能上完全的依靠他的父。那现在这些犹太人他们不听耶稣的话，也就是不听神的话。所以耶稣指出根本的原因，我的意思就是说，
这是一个吊诡，一方面耶稣清楚的指出他们的父是魔鬼，他们不是出于神，但是另一方面，耶稣仍然也再一次去挑战。
如果如果真的已经就是如此，那么耶稣其实也不用做任何的努力。但是耶稣还是发出一个挑战，一再以他是无罪的来做一个依据，要他们来重新思考，耶稣所说的是不是真理？如果耶稣说的是真理，那为什么他们不相信他？

四、我们是否能听神的话?我们的行为是否显明我们的父 是神?

你们为什么不明白我的话呢？无非是因为你们不能听。
也就是说，其实今天我们读圣经，可能这个字面的语言表达并不是这么困难去了解。但确实但是很多时候，其实不只非基督徒如此，连我们基督徒都是一样。我们好像没有办法，真的是明白这些话在说什么？这启示的内容是什么？其实有很多时候一个很关键的原因，是我们不肯听。
基督徒也应该接着耶稣所讲的反思，就是说我们怎么听神的话。虽然说我们是基督徒，但是到底我们里面真的是以一个渴慕的心来听，一个顺服的心来听，还是其实很多时候基徒读经就是挑战神的话？
如果我们是以顺服的心我们不明白，我们会去借着祷告，祈求真理的圣灵，祈求神来教导我们，使我们明白。而且我们不会只祷告一次的，我们会继续的去求，因为我们很想要明白。一个人心里面渴望认识神，就可以从神领受神的教导，神的圣灵的帮助。就是我们就可以有这种属灵的领悟。

另外一个应用，就是我们今天真是不懂得分辨撒旦的谎言。
因为我们遇到一些事情，甚至我们身边的弟兄姐妹发生一件事情以后，大家都会有意见，你说我说他说，我们周围人的声音是很很嘈杂的，每一个人都有给你一些意见。甚至有时候基督徒弟兄姊妹，给你一些很属灵，冠冕堂皇的意见。但是我们真是需要去分辨撒旦的谎言，很多东西是不是真的是合乎真理，或者这是一个包装的谎言，我们真是需要有智慧去分辨。
譬如说撒旦是这个名字，本身就是控告者。撒旦会在我们里面控告我们。如果我们已经像约翰一书所说，我们若认自己的罪，我们真的是恳切的来承认我们的罪，神是信实的，是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的不义。基督完成的救赎是comprehensive，是eternal，是complet。不是说我们可以纵容自己，乃是说当我们诚恳的承认自己的罪，我们就不要被撒旦再继续的指控和控告。我们就应该有一个赦罪的平安，我们知道我们的罪已经被赦免。

甚至在教会里面，为什么有这么多的纷争，这么多的不合一。我们知道在教会里面这些话讲来讲去，我们常常这个背后说闲话，或者甚至不要说有时候我们不是有意的传话，但是有时候就撒旦就会借着这个机会，就将这些话给扭曲了。有时候就是这么一个字的变化，就是有一个字，或是没有一个字，说不定整个东西事情都已经那撒旦扭曲了。撒旦他就是唯恐不乱，他就是极尽所能的说谎在信徒的生活当中，更不要说在不信人的生活当中。

因为你今天可以看到，对很多事情可能你去看报纸，你去上网google，有很多不同的意见。但是这些不同的意见，有很多都是撒旦的谎言，只有圣经才是真理。可是我们宁可听那些谎言，我们拒绝圣经的真理。你们你们决定吧。

就是这个谎言，这今天真的这个世界，我们真的是求神给我们属灵的见识和分辨力，来洞察来分辨撒旦的谎言。撒旦是说谎之父。今天我们的生活里面，他还在极尽所能的，就像当年试探夏娃一样的，可是我们现在常常掉到这个现阱里面去。